, ,
DU MEME AUTEUR RENE GUENON
AUX EDITIONS ALLIA

La Crise du monde moderne Le ROZ. dM M 07/Zd€

| Yot 3
AC e« IDEM s+ NOLLE

EDITIONS ALLIA
16, RUE CHARLEMAGNE, PARIS IV¢

2026



Le présent texte a paru pour la premiére fois en 1927 chez
Ch. Bosse a Paris. Il a été revu par l'auteur lors d’une
troisiéme édition, parue en 1950 aux Editions tradition-
nelles a Paris.

En couverture: Rose hermétique du monastére des
Carmes a Loudun, xve-xvIe siécle.

© Editions Allia, Paris, 2026, pour la présente édition.

CHAPITRE I

NOTIONS SUR “L’AGARTTHA”
EN OCCIDENT

L’OUVRAGE posthume de Saint-Yves
d’Alveydre intitulé Mission de I’Inde, qui fut
publié en 1910, contient la description d’un
centre initiatique mystérieux désigné sous le
nom d’Agarttha; beaucoup de lecteurs de ce
livre durent d’ailleurs supposer que ce n’était
la qu’un récit purement imaginaire, une sorte
de fiction ne reposant sur rien de réel. En effet,
il y a la-dedans, si ’on veut y prendre tout a la
lettre, des invraisemblances qui pourraient,
au moins pour qui s’en tient aux apparences
extérieures, justifier une telle appréciation; et
sans doute Saint-Yves avait-il eu de bonnes
raisons de ne pas faire paraitre lui-méme cet
ouvrage, écrit depuis fort longtemps, et qui
n’était vraiment pas mis au point. Jusque-la,
d’un autre coté, il n’avait guére, en Europe,
été fait mention de I’Agarttha et de son chef,
le Brahmdtmd, que par un écrivain fort peu

1. 2¢ éd., 1949.



8 LE ROI DU MONDE

sérieux, Louis Jacolliot’, dont il n’est pas
possible d’invoquer ’autorité ; nous pensons,
pour notre part, que celui-ci avait réellement
entendu parler de ces choses au cours de son
séjour dans I’'Inde, mais il les a arrangées,
comme tout le reste, a sa maniére éminem-
ment fantaisiste. Mais il s’est produit, en 1924,
un fait nouveau et quelque peu inattendu:
le livre intitulé Bétes, Hommes et Dieux, dans
lequel M. Ferdinand Ossendowski raconte les
péripéties du voyage mouvementé qu’il fit en
1920 et 1921 a travers I’Asie centrale, renferme,
surtout dans sa derniére partie, des récits
presque identiques a ceux de Saint-Yves; et le
bruit qui a été fait autour de ce livre fournit,
croyons-nous, une occasion favorable pour
rompre enfin le silence sur cette question de
I’Agarttha.

Naturellement, des esprits sceptiques ou
malveillants n’ont pas manqué d’accuser
M. Ossendowski d’avoir purement et simple-
ment plagié Saint-Yves, et de relever, a I’appui
de cette allégation, tous les passages concor-
dants des deux ouvrages; il y en a effectivement
un bon nombre qui présentent, jusque dans

1. Les Fils de Dieu, pp. 236, 263-267, 272 ; Le Spiritisme dans
le Monde, pp.27-28.

NOTIONS SUR “L’AGARTTHA” 9

les détails, une similitude assez étonnante. Ily
a d’abord ce qui pouvait paraitre le plus invrai-
semblable chez Saint-Yves lui-méme, nous
voulons dire P’affirmation de ’existence d’un
monde souterrain étendant ses ramifications
partout, sous les continents et méme sous les
océans, et par lequel s’établissent d’invisibles
communications entre toutes les régions de
la terre; M. Ossendowski, du reste, ne prend
pas cette affirmation a son compte, il déclare
méme qu’il ne sait qu’en penser, mais il
Pattribue a divers personnages qu’il a ren-
contrés au cours de son voyage. Il y a aussi,
sur des points plus particuliers, le passage
ou le “Roi du Monde” est représenté devant
le tombeau de son prédécesseur, celui ou il
est question de ’origine des Bohémiens, qui
auraient vécu jadis dans 1’Agaritha’, et bien
d’autres encore. Saint-Yves dit qu’il est des
moments, pendant la célébration souterraine
des “Mystéres cosmiques”, ou les voyageurs
qui se trouvent dans le désert s’arrétent, ou les

1. Nous devons dire a ce propos que I’existence de peuples
“en tribulation”, dont les Bohémiens sont un des exem-
ples les plus frappants, est réellement quelque chose de
fort mystérieux et qui demanderait a étre examiné avec
attention.



10 LE ROI DU MONDE

animaux eux-mémes demeurent silencieux’;
M. Ossendowski assure qu’il a assisté lui-
méme a un de ces moments de recueillement
général. Il y a surtout, comme coincidence
étrange, I’histoire d’une 1ile, aujourd’hui
disparue, ou vivaient des hommes et des
animaux extraordinaires: la, Saint-Yves cite
le résumé du périple d’ITambule par Diodore
de Sicile, tandis que M. Ossendowski parle
du voyage d’un ancien bouddhiste du Népal,
et cependant leurs descriptions sont fort
peu différentes; si vraiment il existe de cette
histoire deux versions provenant de sources
aussi éloignées ’une de I’autre, il pourrait étre
intéressant de les retrouver et de les comparer
avec soin.

Nous avons tenu a signaler tous ces rap-
prochements, mais nous tenons aussi a dire
qu’ils ne nous convainquent nullement de la
réalité du plagiat; notre intention, d’ailleurs,
n’est pas d’entrer ici dans une discussion qui,
au fond, ne nous intéresse que médiocre-
ment. Indépendamment des témoignages que

1. Le Dr Arturo Reghini nous a fait remarquer que ceci
pouvait avoir un certain rapport avec le zimor panicus des
anciens; ce rapprochement nous parait en effet extréme-
ment vraisemblable.

NOTIONS SUR “L’AGARTTHA” 11

M. Ossendowski nous a indiqués de lui-méme,
nous savons, par de tout autres sources, que
les récits du genre de ceux dont il s’agit sont
chose courante en Mongolie et dans toute
I’Asie centrale; et nous ajouterons tout de
suite qu’il existe quelque chose de semblable
dans les traditions de presque tous les peuples.
D’un autre co6té, si M. Ossendowski avait copié
en partie la Mission de I’Inde, nous ne voyons
pas trop pourquoi il aurait omis certains pas-
sages a effet, ni pourquoi il aurait changé la
forme de certains mots, écrivant par exemple
Aghart au lieu d’Agarttha, ce qui s’explique
au contraire trés bien s’il a eu de source
mongole les informations que Saint-Yves
avait obtenues de source hindoue (car nous
savons que celui-ci fut en relations avec deux
Hindous au moins) *; nous ne comprenons pas

1. Les adversaires de M. Ossendowski ont voulu expli-
quer le méme fait en prétendant qu’il avait eu en mains
une traduction russe de la Mission de I’Inde, traduction
dont Pexistence est plus que problématique, puisque les
héritiers mémes de Saint-Yves I’ignorent entiérement.
— On a reproché aussi a M. Ossendowski d’écrire Om alors
que Saint-Yves écrit Aum ; or, si Aum est bien la représen-
tation du monosyllabe sacré décomposé en ses éléments
constitutifs, c’est pourtant Om qui est la transcription
correcte et qui correspond a la prononciation réelle,
telle qu’elle existe tant dans I’Inde qu’au Thibet et en



12 LE ROI DU MONDE

davantage pourquoi il aurait employé, pour
désigner le chef de la hiérarchie initiatique, le
titre de “Roi du Monde” qui ne figure nulle
part chez Saint-Yves. Méme si ’on devait
admettre certains emprunts, il n’en resterait
pas moins que M. Ossendowski dit parfois des
choses qui n’ont pas leur équivalent dans la
Mission de I’Inde, et qui sont de celles qu’il n’a
certainement pas pu inventer de toutes pieces,
d’autant plus que, bien plus préoccupé de poli-
tique que d’idées et de doctrines, et ignorant
de tout ce qui touche a I’ésotérisme, il a été
manifestement incapable d’en saisir lui-méme
la portée exacte. Telle est, par exemple, ’his-
toire d’une “pierre noire” envoyée jadis par le
“Roi du Monde” au Dalai-Lama, puis trans-
portée a Ourga, en Mongolie, et qui disparut il
y a environ cent ans'; or, dans de nombreuses
traditions, les “pierres noires” jouent un role
important, depuis celle qui était le symbole
de Cybeéle jusqu’a celle qui est enchassée

Mongolie; ce détail est suffisant pour permettre d’appré-
cier la compétence de certains critiques.

1. M. Ossendowski, qui ne sait pas qu’il s’agit d’un aéro-
lithe, cherche a expliquer certains phénomenes, comme
I’apparition de caracteres a sa surface, en supposant que
c’était une sorte d’ardoise.

NOTIONS SUR “L’AGARTTHA” 13

dans la Kaabah de La Mecque’. Voici un
autre exemple: le Bogdo-Khan ou “Bouddha
vivant”, qui réside a Ourga, conserve, entre
autres choses précieuses, I’anneau de Gengis-
Khan, sur lequel est gravé un swastika, et une
plaque de cuivre portant le sceau du “Roi du
Monde”; il semble que M. Ossendowski n’ait
pu voir que le premier de ces deux objets, mais
il lui aurait ¢té assez difficile d’imaginer ’exis-
tence du second: n’aurait-il pas da lui venir
naturellement a Pesprit de parler ici d’une
plaque d’or?

Ces quelques observations préliminaires
sont suffisantes pour ce que nous nous
proposons, car nous entendons demeurer
absolument étranger a toute polémique et
a toute question de personnes; si nous citons

1. Il y aurait aussi un rapprochement curieux a faire avec
le lapsit exillis, pierre tombée du ciel et sur laquelle des
inscriptions apparaissaient également en certaines cir-
constances, qui est identifiée au Graal dans la version
de Wolfram d’Eschenbach. Ce qui rend la chose encore
plus singuliére, c’est que, d’apres cette méme version,
le Graal fut finalement transporté dans le “royaume du
prétre Jean”, que certains ont voulu précisément assimiler
a la Mongolie, bien que d’ailleurs aucune localisation
géographique ne puisse ici €tre acceptée littéralement
(cf. L’Esotérisme de Dante, éd. 1957, pp.35-36, et voir aussi
plus loin).



14 LE ROI DU MONDE

M. Ossendowski et méme Saint-Yves, c’est
uniquement parce que ce qu’ils ont dit peut
servir de point de départ a des considérations
qui n’ont rien a voir avec ce qu’on pourra
penser de 'un et de P’autre, et dont la portée
dépasse singulierement leurs individualités,
aussi bien que la notre, qui, en ce domaine, ne
doit pas compter davantage. Nous ne voulons
point nous livrer, a propos de leurs ouvrages,
a une “critique de textes” plus ou moins vaine,
mais bien apporter des indications qui n’ont
encore été données nulle part, a notre connais-
sance tout au moins, et qui sont susceptibles
d’aider dans une certaine mesure a élucider ce
que M. Ossendowski appelle le “mystére des

91

mysteres” .

1. Nous avons été fort étonné en apprenant récemment
que certains prétendaient faire passer le présent livre pour
un “témoignage” en faveur d’un personnage dont I’exis-
tence méme nous était totalement inconnue a 1’époque
ou nous ’avons écrit; nous opposons le plus formel
démenti a toute assertion de ce genre, de quelque coté
qu’elle puisse venir, car il s’agit exclusivement pour nous
d’un exposé de données appartenant au symbolisme
traditionnel et n’ayant absolument rien a voir avec des
“personnifications” quelconques.

CHAPITRE II
ROYAUTE ET PONTIFICAT

LE titre de “Roi du Monde”, pris dans son
acception la plus élevée, la plus compléte et
en méme temps la plus rigoureuse, s’applique
proprement a Manu, le Législateur primordial
et universel, dont le nom se retrouve, sous
des formes diverses, chez un grand nombre
de peuples anciens; rappelons seulement,
a cet égard, le Mina ou Ménés des Egyptiens,
le Menw des Celtes et le Minos des Grecs'.
Ce nom, d’ailleurs, ne désigne nullement
un personnage historique ou plus ou moins
légendaire ; ce qu’il désigne en réalité, c’est un
principe, ’Intelligence cosmique qui réfléchit
la Lumiére spirituelle pure et formule la Loi
(Dharma) propre aux conditions de notre
monde ou de notre cycle d’existence; et il est

1. Chez les Grecs, Minos était a la fois le Législateur des
vivants et le Juge des morts; dans la tradition hindoue, ces
deux fonctions appartiennent respectivement a Manu et
a Yama, mais ceux-ci sont d’ailleurs représentés comme
fréres jumeaux, ce qui indique qu’il s’agit du dédoublement
d’un principe unique, envisagé sous deux aspects différents.



16 LE ROI DU MONDE

en méme temps ’archétype de ’homme consi-
déré spécialement en tant qu’étre pensant (en
sanscrit mdnava).

D’autre part, ce qu’il importe essentielle-
ment de remarquer ici, c’est que ce principe
peut étre manifesté par un centre spirituel
établi dans le monde terrestre, par une orga-
nisation chargée de conserver intégralement
le dépot de la tradition sacrée, d’origine
“non humaine” (apaurushéya), par laquelle la
Sagesse primordiale se communique a travers
les 4ges a ceux qui sont capables de la recevoir.
Le chef d’une telle organisation, représentant
en quelque sorte Manu lui-méme, pourra légi-
timement en porter le titre et les attributs; et
méme, par le degré de connaissance qu’il doit
avoir atteint pour pouvoir exercer sa fonction,
il s’identifie réellement au principe dont il est
comme I’expression humaine, et devant lequel
son individualité disparait. Tel est bien le cas
de ’Agarttha, si ce centre a recueilli, comme
I’indique Saint-Yves, I’héritage de ’antique
“dynastie solaire” (Strya-vansha) qui résidait
jadis a Ayodhya’, et qui faisait remonter son
origine a Vaivaswata, le Manu du cycle actuel.

1. Ce siege de la “dynastie solaire”, si on I’envisage sym-
boliquement, peut-étre rapproché de la “Citadelle solaire”

ROYAUTE ET PONTIFICAT 17

Saint-Yves, comme nous ’avons déja dit,
n’envisage pourtant pas le chef supréme de
I’Agarttha comme “Roi du Monde”; il le
présente comme “Souverain Pontife”, et,
en outre, il le place a la téte d’une “Eglise
brahmanique”, désignation qui proceéde
d’une conception un peu trop occidentalisée .
Cette derniére réserve a part, ce qu’il dit
complete, a cet égard, ce que dit de son coté
M. Ossendowski; il semble que chacun d’eux
n’ait vu que ’aspect qui répondait le plus
directement a ses tendances et a ses préoc-
cupations dominantes, car, a la vérité, il s’agit
ici d’un double pouvoir, a la fois sacerdotal et
royal. Le caractére “pontifical”, au sens le plus
vrai de ce mot, appartient bien réellement,
et par excellence, au chef de la hiérarchie
initiatique, et ceci appelle une explication:

des Rose-Croix, et sans doute aussi de la “Cité du Soleil”
de Campanella. )

1. Cette dénomination d’“Eglise brahmanique”, en fait,
n’a jamais été employee dans I’Inde que par la secte
hétérodoxe et toute moderne du Brahma-Samdj, née au
début du x1x¢ siécle sous des influences européennes
et spécialement protestantes, bientot divisée en de
multiples branches rivales, et aujourd’hui a peu preés
complétement éteinte; il est curieux de noter qu’un
des fondateurs de cette secte fut le grand-péere du poete
Rabindranath Tagore.



18 LE ROI DU MONDE

littéralement, le Ponrifex est un “constructeur
de ponts”, et ce titre romain est en quelque
sorte, par son origine, un titre “magonnique”;
mais, symboliquement, c’est celui qui remplit
la fonction de médiateur, établissant la com-
munication entre ce monde et les mondes
supérieurs’. A ce titre, Parc-en-ciel, le “pont
céleste”, est un symbole naturel du “pon-
tificat”; et toutes les traditions lui donnent
des significations parfaitement concordantes:
ainsi, chez les Hébreux, c’est le gage de
I’alliance de Dieu avec son peuple; en Chine,
c’est le signe de 'union du Ciel et de la Terre;
en Grece, il représente Iris, la “messagere des
Dieux”; un peu partout, chez les Scandinaves
aussi bien que chez les Perses et les Arabes,
en Afrique centrale et jusque chez certains
peuples de P’Amérique du Nord, c’est le pont
qui relie le monde sensible au suprasensible.

1. Saint Bernard dit que “le Pontife, comme I’indique
I’étymologie de son nom, est une sorte de pont entre Dieu
et ’homme” (Tractatus de Moribus et Officio episcoporum,
111, 9). — Il y a dans I’Inde un terme qui est propre aux
Fainas, et qui est le strict équivalent du Pontifex latin: c’est
le mot Tirthamkara, littéralement “celui qui fait un gué ou
un passage”; le passage dont il s’agit, c’est le chemin de la
Délivrance (Moksha). Les Tirthamkaras sont au nombre
de vingt-quatre, comme les vieillards de ’Apocalypse, qui,
d’ailleurs, constituent aussi un College pontifical.

ROYAUTE ET PONTIFICAT 19

D’autre part, 'union des deux pouvoirs
sacerdotal et royal était représentée, chez les
Latins, par un certain aspect du symbolisme
de Janus, symbolisme extrémement complexe
et a significations multiples; les clefs d’or et
d’argent figuraient, sous le méme rapport, les
deux initiations correspondantes®. Il s’agit,
pour employer la terminologie hindoue, de la
voie des Brdahmanes et de celle des Ksharriyas;
mais, au sommet de la hiérarchie, on est au
principe commun d’ou les uns et les autres
tirent leurs attributions respectives, donc
au-dela de leur distinction, puisque la est
la source de toute autorité légitime, dans
quelque domaine qu’elle s’exerce; et les initiés
de I’Agarttha sont ativarna, c’est-a-dire “au
dela des castes”?.

Il y avait au Moyen Age une expression dans
laquelle les deux aspects complémentaires de
I’autorité se trouvaient réunis d’une fagon qui

1. A un autre point de vue, ces clefs sont respectivement
celle des “grands Mysteres” et celle des “petits Mystéres”.
— Dans certaines représentations de Fanus, les deux pou-
voirs sont aussi symbolisés par une clef et un sceptre.

2. Remarquons a ce propos que l’organisation sociale
du Moyen Age occidental semble avoir été, en principe,
calquée sur I’institution des castes: le clergé correspondait
aux Brdahmanes, la noblesse aux Kshatriyas, le tiers état aux
Vaishyas, et les serfs aux Shidras.



20 LE ROI DU MONDE

est bien digne de remarque: on parlait souvent,
a cette époque, d’une contrée mystérieuse
qu’on appelait le “royaume du prétre Jean'”.
C’était le temps ou ce qu’on pourrait désigner
comme la “couverture extérieure” du centre
en question se trouvait formeé, pour une bonne
part, par les Nestoriens (ou ce qu’on est
convenu d’appeler ainsi a tort ou a raison) et
les Sabéens?; et, précisément, ces derniers se

1. Il est notamment question du “prétre Jean”, vers
I’époque de saint Louis, dans les voyages de Carpin et
de Rubruquis. Ce qui complique les choses, c’est que,
d’apres certains, il y aurait eu jusqu’a quatre personnages
portant ce titre: au Thibet (ou sur le Pamir), en Mongolie,
dans I’Inde, et en Ethiopie (ce dernier mot ayant d’ailleurs
un sens fort vague) ; mais il est probable qu’il ne s’agit
la que de différents représentants d’'un méme pouvoir.
On dit aussi que Gengis-Khan voulut attaquer le royaume
du prétre Jean, mais que celui-ci le repoussa en déchainant
la foudre contre ses armées. Enfin, depuis I’époque des
invasions musulmanes, le prétre Jean aurait cessé de se
manifester, et il serait représenté extérieurement par le
Dalai-Lama.

2. On a trouvé dans I’Asie centrale, et particulierement
dans la région du Turkestan, des croix nestoriennes qui
sont exactement semblables comme forme aux croix de
chevalerie, et dont certaines, en outre, portent en leur
centre la figure du swastika. — D’autre part, il est a noter
que les Nestoriens, dont les relations avec le Lamaisme
semblent incontestables, eurent une action importante,
bien qu’assez énigmatique, dans les débuts de I’Islam.
Les Sabéens, de leur cOté, exerceérent une grande influence

ROYAUTE ET PONTIFICAT 21

donnaient a eux-mémes le nom de Mendayyeh
de Yahia, c’est-a-dire “disciples de Jean”. A ce
propos, nous pouvons faire tout de suite une
autre remarque: il est au moins curieux que
beaucoup de groupes orientaux d’un carac-
tére trés fermé, des Ismaéliens ou disciples
du “Vieux de la Montagne” aux Druses du
Liban, aient pris uniformément, tout comme
les Ordres de chevalerie occidentaux, le titre
de “gardiens de la Terre Sainte”. La suite fera
sans doute mieux comprendre ce que cela
peut signifier; il semble que Saint-Yves ait
trouvé un mot tres juste, peut-étre plus encore
qu’il ne le pensait lui-méme, quand il parle
des “Templiers de I’Agarttha”. Pour qu’on ne
s’étonne pas de P’expression de “couverture
extérieure” que nous venons d’employer,
nous ajouterons qu’il faut bien prendre garde
a ce fait que l’initiation chevaleresque était
essentiellement une initiation de Ksharriyas;
c’est ce qui explique, entre autres choses, le
role prépondérant qu’y joue le symbolisme de
I’Amour’.

sur le monde arabe au temps des Khalifes de Baghdad;
on prétend aussi que c’est chez eux que s’étaient réfugiés,
apres un séjour en Perse, les derniers des néo-platoniciens.
1. Nous avons déja signalé cette particularité dans notre
étude sur L’Esotérisme de Dante.



22 LE ROI DU MONDE

Quoi qu’il en soit de ces derniéres consi-
dérations, I’idée d’un personnage qui est
prétre et roi tout ensemble n’est pas une idée
trés courante en Occident, bien qu’elle se
trouve, a l’origine méme du Christianisme,
représentée d’une fagon frappante par les
“Roi-Mages”; méme au Moyen Age, le pou-
voir supréme (selon les apparences extérieures
tout au moins) y €tait divisé entre la Papauté
et ’Empire’. Une telle séparation peut étre
considérée comme la marque d’une organi-
sation incompléte par en haut, si ’on peut
s’exprimer ainsi, puisqu’on n’y voit pas appa-
raitre le principe commun dont procédent et
dépendent réguliérement les deux pouvoirs;
le véritable pouvoir supréme devait donc
se trouver ailleurs. En Orient, le maintien
d’une telle séparation au sommet méme de la
hiérarchie est, au contraire, assez exceptionnel,
et ce n’est guére que dans certaines concep-
tions bouddhiques que ’on rencontre quelque
chose de ce genre ; nous voulons faire allusion
a ’incompatibilité affirmée entre la fonction de

1. Dans I’ancienne Rome, par contre, I’ Imperator était en
méme temps Pontifex Maximus. — La théorie musulmane
du Khalifat unit aussi les deux pouvoirs, au moins dans
une certaine mesure, ainsi que la conception extréme-
orientale du Wang (voir La Grande Triade, ch. XVII).

ROYAUTE ET PONTIFICAT 23

Buddha et celle de Chakravarti ou “monarque
universel”’, lorsqu’il est dit que Shakya-Muni
eut, 4 un certain moment, a choisir entre ’'une
et l’autre.

Il convient d’ajouter que le terme
Chakravarti, qui n’a rien de spécialement
bouddhique, s’applique fort bien, suivant
les données de la tradition hindoue, a la
fonction du Manu ou de ses représentants:
C’est, littéralement, “celui qui fait tourner la
roue”, c’est-a-dire celui qui, placé au centre
de toutes choses, en dirige le mouvement
sans y participer lui-méme, ou qui en est,
suivant I’expression d’Aristote, le “moteur
immobile”2.

Nous appelons tout particuliérement I’atten-
tion sur ceci: le centre dont il s’agit est le
point fixe que toutes les traditions s’accordent
a désigner symboliquement comme le “Pdle”,
puisque c’est autour de lui que s’effectue la

1. Nous avons noté ailleurs I’analogie qui existe entre
la conception du Chakravarti et I'idée de ’Empire chez
Dante, dont il convient de mentionner ici, a cet égard, le
traité De Monarchia.

2. La tradition chinoise emploie, en un sens tout a fait
comparable, ’expression d’“Invariable Milieu”. — II est
a remarquer que, suivant le symbolisme magonnique, les
Maitres se réunissent dans la “Chambre du Milieu”.



